#### **SERGIO MACÍAS BREVIS**

## EL MANUSCRITO DE LOS SUEÑOS



AUTOR: SERGIO MACÍAS BREVIS ILUSTRACIONES DEL TEXTO EN ÁRABE: CRISTINA BARCALA

PRIMERA EDICIÓN, 1994

SEGUNDA EDICIÓN, Bilingüe, 2008

EDITA: FUNDACIÓN VIPREN/ALOGRAF

CHICLANA DE LA FRONTERA

ESPAÑA, 2008

DL: CA 619-2008

I.S.B.N.: 978-84-936090-4-7

#### **ÍNDICE**

#### PRIMERA PARTE

Introducción de María Jesús Rubiera Mata

El manuscrito de los sueños

Poemas 1 al 36

Poema *Epílogo* 

Comentarios críticos sobre lo árabe en obras de Sergio Macías

#### **SEGUNDA PARTE EN ÁRABE:**

El manuscrito de los sueños

Texto traducido al árabe en Casablanca, por Abdeslam Mesbah.

Ilustraciones: Cristina Barcala

El compositor marroquí Mustafá Aïcha Rahmani, profesor del Conservatorio de Tetuán ha puesto parcialmente música al texto. El poema Al-Mùtamid ha sido estrenado por la soprano Samira Kadiri, junto a la concertista en piano Carmen Álvarez.

#### INTRODUCCIÓN

En estas páginas un poeta sirve de inspiración a otro poeta, pero eso no sería extraño, porque la poesía se debe siempre a otra poesía anterior y habría que remontarse a los balbuceos del primer hombre prehistórico que quiso enriquecer la realidad con el lenguaje, hacer poesía para encontrar a un poeta sin pasado de poesía y, tal vez, ni siquiera en este caso, porque posiblemente el hombre le robó el secreto de la poesía, como el del fuego, a los dioses. A partir de este Prometeo de la poesía, todos los poetas hacen poesía porque ha habido otros poetas y otra poesía. Los semiólogos dirían que toda poesía es intertextualidad.

Lo prodigioso es la intertextualidad de estas páginas. Sergio Macías es chileno, andino, es decir, nacido bajo grandes horizontes, soñador de libertades y revoluciones, poeta en nuestra lengua española, y, sin embargo, ha encendido su fuego poético en la antorcha de un rey medieval, sevillano, de patios cerrados por muros de jazmín, de horizontes de arabesco, señor de horca y cuchillo, musulmán y poeta en lengua árabe. Es acaso la unión de los contrarios que sólo es posible unir por la poesía o por el amor.

Al Mu'tamid, el habitante de los sueños de *Sergio Macías*, es un personaje histórico, aunque su vida parece ficción. Rey de Sevilla en el siglo XI, siglo difícil, pero todos lo son, fue poeta en una familia de poetas, en una corte de poetas, en un país de poetas, al-Andalus. Amó mucho, sobre todo a Rumaykiyya, la bella esclavita de Silves a la que hizo su esposa y señora de Sevilla, a lbn Ammar, su amigo juvenil, encumbrado a primer ministro y por el que se sintió traicionado, porque al-Mu'tamid exigía entrega total, entrega de amante. Amó la belleza de los jóvenes, de los jardines, de los palacios, de los poemas. Amó las batallas como valiente caballero que fue, tanto como su contemporáneo, Rodrigo Díaz de Vivar, el Cid; combatió, venció y fue vencido, en liza con los otros reyes musulmanes de al-Andalus, con los cristianos y con los almorávides africanos que terminaron por quitarle el reino. Fue cruel, despiadado y, al mismo tiempo, generoso y noble.

Terminó sus días desterrado en Agmat, a pocos quilómetros de Marrakex, prisionero de los almorávides, en compañía de su fiel Rumaykiyya y algunas de sus hijas. Allí reposa, lejos de su añorada Sevilla.

Pero esta sucinta biografía no deja traslucir lo más importante: Al-Mu'tamid fue un ser fascinante que arrebataba los corazones de los que le rodeaban e incluso de sus enemigos. Aún después de muerto, cuando el polvo de los siglos ha cubierto los manuscritos donde se guardaban su vida, su historia y sus poemas, su fascinación sedujo a los historiadores, a los eruditos, a los literatos e incluso a los políticos: Blas Infante, el creador del nacionalismo andaluz, lo escogió como prototipo del andalucismo.

No es extraño comprender ahora de que Sergio Macías sea otra víctima de la seducción del gran seductor sevillano, a través del tiempo, del talante y de la lengua. Aunque es todavía un misterio que Sergio Macías deberá aclarar algún día porqué, dónde, cómo y cuándo, se dejó seducir por la poesía hispano-árabe, por al-Mu'tamid. Yo creo que esta seducción es ajena al mundo intenso del rey de Sevilla, vino a través de la palabra poética. El poeta andino, lo he dicho en otra ocasión, busca las palabras como si fueran piedras preciosas para engarzarlas en los collares de sus poemas y este quehacer poético le hermana con los poetas de al-Andalus, buscadores como él de palabras/jovas, como al-Mu'tamid, como Ibn Ammar, cantor de efebos, como Ibn Zaydún, el de la nostalgia por las ruinas de Medina Azahara, la ciudad califal con nombre de mujer, la nómina de los poetas que menciona Sergio Macías. Nombres propios con poder de evocación, incluso de conjuro a los genios árabes para que nos lleven a al-Andalus, el paraíso soñado. Pero en El manuscrito de los sueños hay otras palabras jjoya, piedras preciosas, evocadoras. Son palabras que Macías ha puesto en árabe, palabras que ha recogido en su largo caminar entre los árabes, palabras que no se entienden (yuna, abu galamun, kutub almalahim), porque están en lengua árabe, palabras que forman parte del conjuro a los genios. Por ello, no hay que descifrarlas, porque su misterio añade al poema la belleza de las piedras negras, de las cuentas de azabache.

Busot de Alicante, febrero de 1994.

María Jesús Rubiera Mata Catedrática de Literatura Árabe Traductora de Al-Mu'tamid

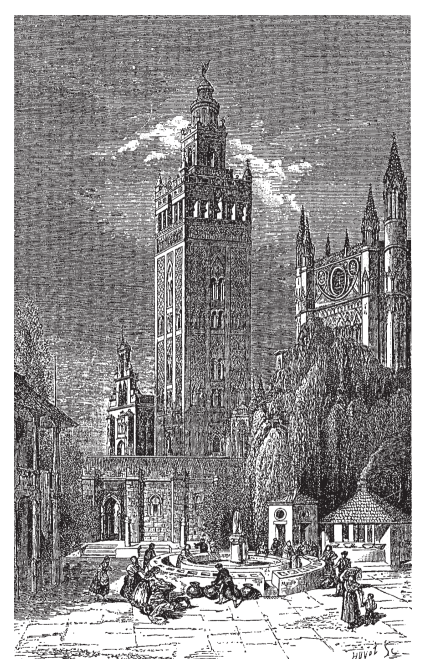


# الادي الالاي المالية عود الم

### والتغمر

«¡Cómo te va a llevar la tristeza a la muerte, mientras exista el laúd y el vino fresco!»

- Al-Mu'tamid -



Los almendros encendidos por el sol destilan el fuego del día.

El rumor de los arroyos atraviesa el ojo del tiempo.

Los dedos de la brisa tocan el arpa de los sauces.

Y el corazón de Sevilla se abre como rosa de luz. Brota la alegría del Guadalquivir desde el fondo de las piedras.

Un laúd de violetas recuerda al poeta de al-Andalus que leía en el libro de las nubes

Y dibujaba arabescos sobre el pergamino del aire.

Es al-Mu'tamid el que ama junto a los brazos de los limoneros. Oye caer el rocío en el pozo del alba.

Los astros destilan la luz en la soledad del cielo.

El rebab del agua se desgarra entre el temblor de los narcisos.

Con el cálamo del sol escribe poemas en las alas de las flores. El almuédano del viento se derrama sobre las petunias.

Crece la pasión del amante forjada en la fragua de los pétalos.

En la tienda de las constelaciones espera al insaciable rey del amor.

Bajo la almohada de la hierba late el corazón de la tierra.

Ibn'Ammar extiende su manto de oro para que la luna anide la ternura.

Limpia los labios del monarca con el agua misteriosa del rocío.

Y peina los frágiles cabellos con ramitas de primavera.

Las arañas hilan la humedad vegetal del silencio.

Los astros atraviesan las vértebras de las flores.

La pasión ondula como las sedas de las nubes.

Enloquece con besos y palabras en el jardín de las ilusiones.

Se rompen las cuerdas del aire.

El cielo deja caer sus luces sobre las alas de las mariposas.

Los pájaros picotean los arco iris.

La mano del fuego sostiene el rosario del sol.

La metafísica se diluye por las coordenadas de los alhelíes. El amor se anida bajo el árbol del tiempo cuando las margaritas bordan lagartijas en los pañuelos de la hierba.

Y la noche cubre con su manto de estrellas, el hermoso cuerpo del poeta-guerrero.

Vela sus sueños el fiel Ibn'Ammar, mientras la melodía del agua fluye entre murallas vegetales. Los amantes caminan a orillas del río seducidos por los aromas, las palabras siderales, la paz de los mimbres.

Entre un oleaje de salvias surje la esclava Rumaykiyya.

Danza sobre tapices de flores.

Su voz es suave como la brisa que embriaga a los manzanos.

Frágil como la tórtola, alhajada de luz.

La tejedora del sol tiene ojos de almendra, y suave andar de gacela.

Hila la canción del río Silves, a la sombra de los árboles.

Al-Mu'tamid posa sus pupilas sobre ella, como el más hábil cazador de la belleza. El amado proclama su amargura en la soledad que borda el muérdago de los luceros.

La lámpara de la luna ilumina sus desvelos.

Ya no hay vino que escancie con el placer de boca a boca.

La tristeza es fuego que enrojece el rostro de las rosas.

El amor del rey por la esclava le deja en el desprecio.

Abandonado en su dolor profundo



En el estanque de los ruiseñores los jazmines florecen a sus pies.

Como el sol de África, sangra de pasión el corazón de Al-Mu'tamid.

Canta la bella esclava en medio de las libélulas.

Tiembla el amanecer en la pradera de plata.

La alegría estalla y reviste el tiempo labrado en los árboles.

Entre sus senos runrunea la primavera, con perfume a corolas misteriosas

Al-Mu'tamid y Rumaykiyya se aman entre viñedos de astros.

Se derrama la luz sobre los azahares. Y el gozo queda en la melodía de la floresta.

Los murmullos de los juncos rememoran el paraíso de las corolas.

Cuando Adán arrullaba a Eva con la cítara del crepúsculo. De la boca del poeta fluyen jarchas de amor, que cantan los pájaros sobre las filigranas del horizonte.

Las luciérnagas muerden sus imágenes en el espejo de las charcas.

Cuelgan del sauce del cielo cabelleras de estrellas.

Gimen los crisantemos bajo los pasos del amante herido.

Presagios de flores adornan los sepulcros.

Puerta del viento que se cierra a los placeres.

Sólo quedan huellas de caricias. Posesiones entre las sedas del olvido. Como antílopes de luz abrevan en el río donde se zambulle la luna.

Bajo la cúpula del cielo hilan la magia de los susurros.

Besos como gotas de estrellas.

El al-Andaluz fluye la paz en el valle de los perfumes.

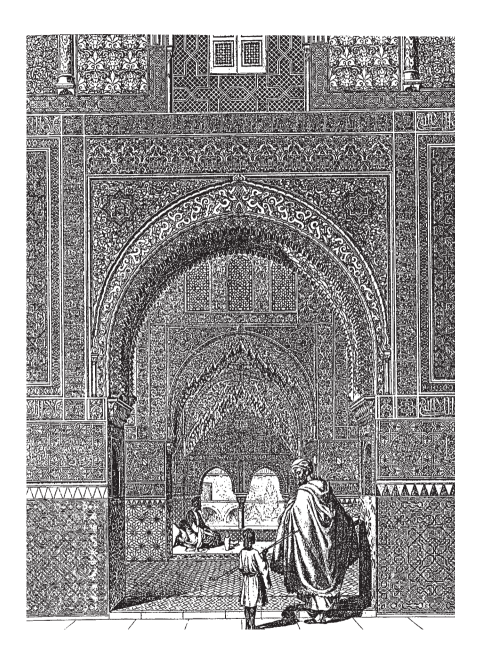
A los narradores de leyendas se les alimenta con asida y dátiles.

Las flautas mágicas hacen danzar a las serpientes.

Hay anunciadores de mal de ojo, de dichas y derrotas.

Brillan las granadas como las mejillas del alba.

Las mujeres se cubren con ricas túnicas de Oriente.



Ibn'Ammar cuelga de su cuello la yuna que forma su piel.

Busca a su amado para seducirle. Viste telas traídas de Tinnis.

Su abu qalamun reluce de filamentos de oro, y madreperlas marinas.

Pero en el tablero del tiempo hay ciertas piezas que ponen jaque al amor. Brotan los jazmines entre los arpegios del río.

El vino envejece en las ánforas del tiempo.

Los astros deshojan sus pétalos.

Y la noche se acuesta como un lagarto, a los pies del poeta que se extasía con el laúd de las estrellas. Se estremecen los pistilos con los caballos desbocados por las colinas del Sur.

Y la piel de Rumaykiyya perfumada a sándalo, con el lenguaje de los mirtos.

Hay huellas ardientes de besos, como nidos de palomas de arena.



Cuando llegan a Sevilla, atravesando campos de malvas, cada noche se arrullan en el caracol de la luna.

Como llamas de azucenas.

El rey-poeta canta:
"Tiene carácter dulce,
talle perfecto,
y una gracia como el aroma
o la euforia del vino."

Entre escombros de flores, la antigüedad del paisaje.

Los pezones de la uvas succionados por la abejas.

Y en el aposento de las desilusiones, la enredadera de la soledad trepa por la ramas de la sangre.

La metafísica del olvido cubre la nostalgia de los huesos.

El delirio se destruye en la tormenta de las sombras.

El amor busca su derrota en la región del éxtasis.

El odio alimenta el corazón del inconsolable Ibn'Ammar.

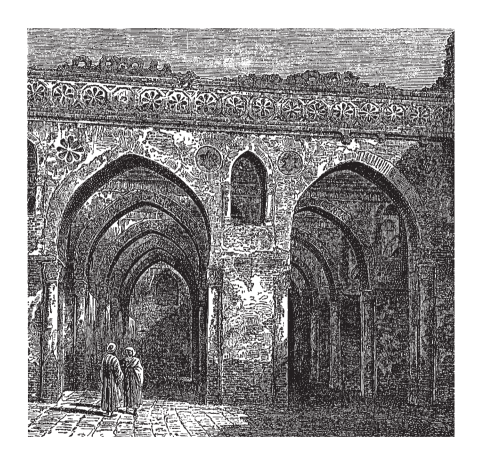
Otoño de ramas se desnudan por el aire de la desventura.

La tristeza atraviesa el horizonte. Los gusanos buscan hilos de arco iris.

El amante cincela su angustia sobre los cálices de la rosas.

En el minarete de las estrellas, se desgarra en aullidos de soledad.

El despecho hiere el alma alimentada con dulces canciones.



Vinos susurraban hechizos. Arrebatamientos fluían de las llamas de la carne.

Flasfemia y venganza contra el que en un tiempo le hizo conocer el encanto, las ansias, los delirios.

Sentirse labrador de la alegría.

Escupe la hiel detenida en su amargura.

- Guerrero sublime de al-Andalus. Ancho pecho de remero del Guadalquivir.

Piadoso amante entre rosales y azahares encendidos por el alba.

Ven a dominar tus ardientes deseos, con la danza de las espigas, y en el fuego de la miel de mis labios.

Déjame ser tu pastora de estrellas. Cuidadora del rebaño de tus sueños. En el amanecer de lenguajes mágicos, la convierte en reina de las rosas.

- Acepta a este rey imperfecto que batalla por el amor -

Y envuelve su piel de campánula con la capa de la primavera.

"Aségurame que el juramento que nos une no se romperá con la lejanía.

Dentro de los pliegues de este poema, escondí tu dulce nombre: Itimad"

Soy el hombre del Sur, que se consume en tu sonrisa.

Alegría que fluye de tus ojos de gacela.

Mis versos están tejidos por los arco iris. Y mi amor por tu cuerpo de mariposa. El rey aleja la sodomía de los aromas. Al consejero de sus sueños.

-Busca como las golondrinas un sol más fuerte que devore tu soledad-

Y selló su destino para siempre, en las mazmorras de al-Mubarak. Arde la juventud del planeta, como el vino en la boca del amor.

Los pistilos pintan de sol el vientre de las flores. Los senos azules del día.

Y el aire canta inmensamente con panderetas de chicharras, cuando las túnicas de la pasión cuelgan rasgadas de los árboles. El cuervo de las sombras sobre el árbol del infortunio.

En el almácigo de la nostalgia caen constelaciones de lágrimas.

Se desatan los temporales del odio.

No existe amor más inmenso que el anunciado en los sueños. Ni soledad más extensa que la del amante despojado de sus ilusiones. Las pesadillas le cubren de sangre. Ve murciélagos degollados.

Aves rapaces anhelantes de cadáveres.

El amor le devora en sus propias llamas: "Breve es el placer de esta vida", clama de impotencia al firmamento.

Las flores derraman su semen de luz sobre el vientre de la tierra.

El rey-poeta cubre a su amada, con besos como pétalos de rocío.

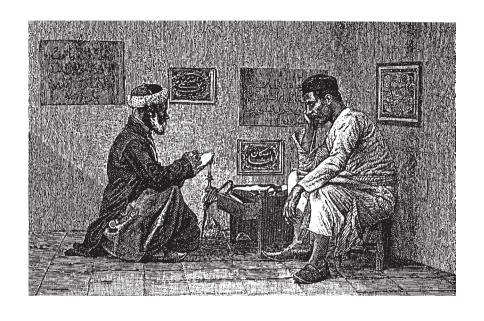
Descarga sus placeres con la eficacia de las mareas.

Rumaykiyya le corona de amapolas.

El amante desolado ruega a Alá que terminen sus espantos.

Se resiste a vivir en la ausencia. En el cansancio monótono de las horas.

Por la hiedra de la melancolía trepan búhos de luna.



Se convierte en mártir de los deseos. (Hechizo que creció del misterio, para ser fuego del amor cautivo).

Por el placer que le roe las entrañas, deshonra a su amado rey en el vasto imperio:

Mi señor, te lo ofrecí todo,
 y me has dejado solo
 con el alma envenenada-

Al-Mu'tamid y Rumaykiyya contemplan el baile de las golondrinas.

Beben zumo de granada en ánforas de oro.

Caminan bajo la inmensidad celeste con chilabas de astros.

Sobre la manta de la primavera, desnuda su cuerpo de junco.

Y se hunde de amor en su fuego de jazmín. El poeta acaricia las hojas, desde donde salen pájaros a picotear las uvas del aire.

Los aromas tejen mantos que envuelven sueños de manzanos.

En el lecho de las mariposas, el amor desata la pasión tatuada por sus llamas. Los manantiales atraviesan los pechos de la hierba.

El perfume de los acacios invade la paz del huerto.

Se derrama la copa del crepúsculo sobre el mantel de la tierra.

Hay un silencio que duerme en la cesta de las estrellas. Los ciervos beben los sollozos de las flores.

Se descuelgan las libélulas de las ramas del aire.

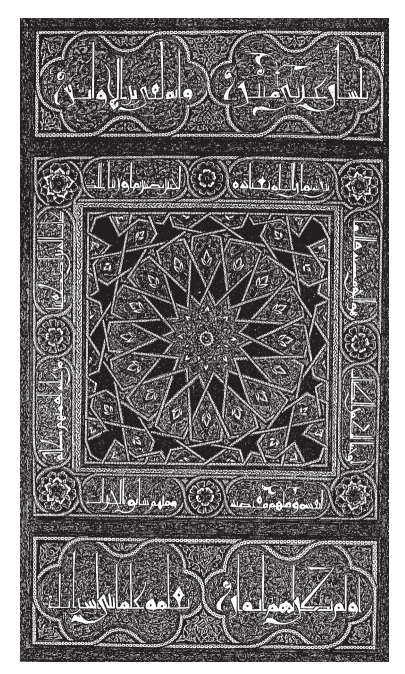
Los perros de la adversidad anuncian luto bajo la luna.

La tristeza gangrena el paisaje.

Las hojas tapizan de silencio las alcobas de las cigarras.

El mizmar del suave viento se deshace entre las ramas.

La muerte hace rondas negras, mientras el amante proclama su pasión, libando un vino de lágrimas.



Ibn'Ammar lee el misterioso libro de las predicciones.

En las hojas de kutub al-malahim está escrita su vida.

Implora piedad a Al-Mu'tamid con la humildad del débil.

Del que ha perdido la hermosura.

El viento cruza el planeta con el lamento del amante herido.

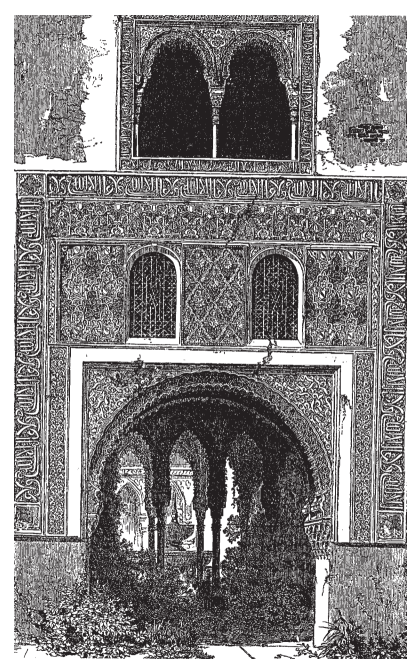
EL rey-poeta acude con su hacha de astros, forjada en las batallas de al-Andalus.

La entierra entre las vigas de la sangre.

Detrás de la Puerta de la Palmera, la obstinación llamó a la muerte, llevándoselo al mar del olvido. Sobre el muelle de la luna, Al-Mu'tamid ofrece con sus labios el dulce vino que bebe Itimad.

"Se quitaba la túnica del tierno talle, y era como un capullo que se enciende en flor."

Sus besos saben a néctar de dátiles. Las caricias a olas derrrotadas sobre la arena ardiente de la piel.



Luciérnagas de oro revolotean entre columnas de luz.

Bajo trompos de luceros, el amor se derrama sobre Sevilla.

Mientras las mariposas de la noche hacen hazañas entre grosellas y ciruelos. Sólo es dueño de la dicha, el que habita en el corazón del bosque.

En el amor se produce el gozo interminable del fuego de la rosa.

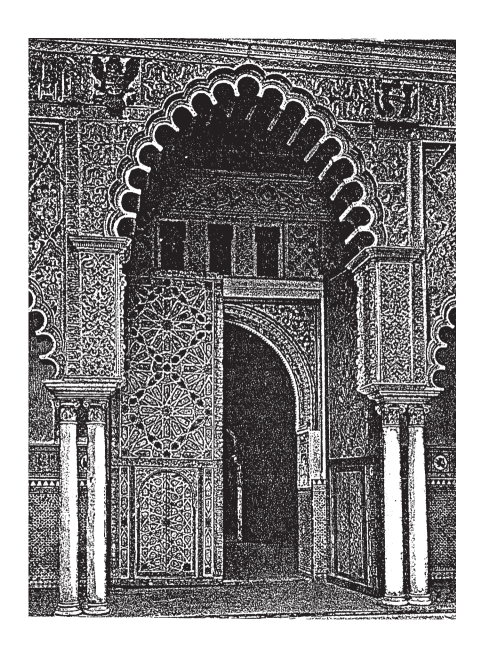
La alegría que cantan las alondras.

Pero ese día el amado soñó que una oscuridad le invadía, bajo las alas negras de los cuervos, y caballos de luna despavoridos.

Perros destripaban a los astros. Búhos del insomnio se perdían en el vacío. Mientras las cenizas del cielo, ahogaban el esplendor de los escorpiones. En la batalla de Sagrajas Al-Mu'tamid es derrotado.

Los sederos dejan de hilar las nubes. En los jardines de al-Andalus ya no se oye el rumor de las violetas.

Ni a los mirlos que viajan en el tren del viento.



Convertido en esclavo marcha al destierro. Le acompaña Rumaykiyya.

Todos se inclinan ante su bravura. Lleva el León de Oriente, furia y pesar en el corazón, y gumías de nieve en el cabello. Recuerda su infancia en Silves. Huertos con pájaros como lirios.

Las mejillas de las amapolas. Árboles que deslizan el rocío.

Arroyos que fluyen de la boca de la hierba.

La fiereza del padre que quiso ser el más justo. Abejas apuñalando el oro de la primavera.

Al poeta Ibn Zaydûn, con cantos que hechizan entre los velos del aire.

Y el amor sublime por su esclava. Reina de la ternura. Camina engrillado bajo la tristeza de su pueblo.

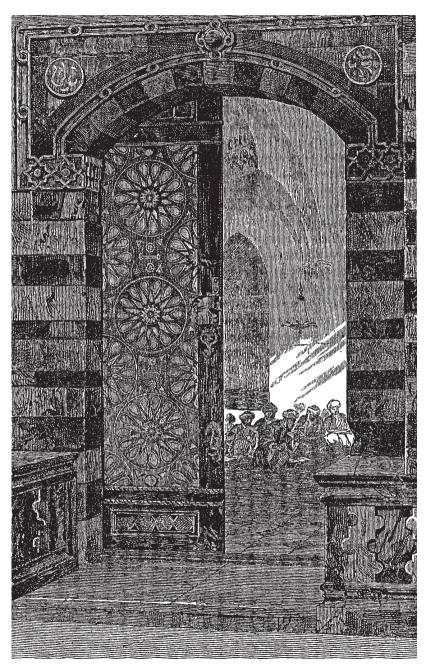
Entona la melodía de los naranjos. Lleva en su rostro el orgullo del olivo.

En los campos de África mira los vuelos libres de perdices y tórtolas.

Sus pupilas se ahogan en el mar de las penas.

Las manos de su amada le ofrecen el vino de la luz.

Navega la barca del aire sobre lágrimas de luna.



Antes de morir recordó a Sevilla.

Escuchó por última vez el laúd del otoño.

Levantó su copa de poeta.

Y bebió con placer, el oro que destilaban las uvas del sol.

## **EPÍLOGO**

Cuenta la memoria de los siglos, que en Agmat murieron los amantes.

Donde dos lápidas bañadas por la luna, dejan oír canciones de al-Andalus.

Y los versos del rey del amor, que son flechas del viento que susurran, lanzadas por el arco de la noche sobre el pecho de los luceros.

## COMENTARIOS CRÍTICOS SOBRE LO ÁRABE EN LA OBRA DE SERGIO MACÍAS

Sergio Macías, poeta y narrador chileno radicado en España, autor de numerosos libros de poesía, antologías, narraciones, ensayos y comentarios de textos literarios, escribe también, desde 1981, artículos sobre la *"Presencia árabe en la literatura latinoamericana"*. Además, lo ha hecho sobre poetas árabes: Khalil Gibrán, Abd al-Wahhab al-Bayati, Ben Quzmán, al-Mu'tamid, Ibn Zaydûn, y sobre poesía iraquí; Palestina en la poesía árabe actual, el Festival de Marbid, Mahmud Taymur; Marruecos en la literatura hispanoamericana, etc. Conocedor de muchos países, le ha impresionado el mundo árabe.

De él ha dicho la prestigiosa arabista española María Jesús Rubiera Mata: "Se lee con verdadero deleite sus maravillosos versos", y con respecto a *Tetuán en los sueños de un andino,* "Ilama la atención cómo ha podido calar en la poesía árabe... ¡Algunos versos parecen obra de algún andalusí del siglo XI!" Se le podría calificar como "a un poeta andino de Al-Andalus".

El poeta e historiador dominicano Diómedes Núñez Polanco, en un artículo titulado "Lo árabe en Sergio Macías", manifiesta que el poeta "se sitúa entre los escritores latinoamericanos, que en sus obras a manifestado interés y admiración por la cultura oriental". Núñez analiza Crónica de un latinoamericano sobre Bagdad y otros lugares encantados y Tetuán en los sueños de un andino, llegando a la conclusión de que Macías vincula brillantemente lo mitológico

con la realidad actual del Medio Oriente, más un pasado infantil alimentado con ese mundo oriental a través de lecturas y narraciones en un ambiente distinto, telúrico, pero inmensamente poético. Para tal efecto realizó una labor comparativa del estilo y uso de metáforas de los libros *Las manos del leñador, El jardinero del viento* y *Memoria del exilio* con los anteriormente nombrados.

La presencia de marruecos en su poesía se encuentra además en las obras *Noche de nadie* (colección de Poesía Ambos Mundos, Madrid, 1988), y en *El libro del tiempo* (Premio Café Marfil, 1987, Elche, Alicante, España). "La herencia de la poesía de Oriente Medio que nos llega a través de lo arábigo andaluz", como bien señala Alberto Baeza Flores (Cuaderno dde Poesía Nueva, Asociación Prometeo de Poesía, Madrid, diciiembre, 1988). También para *Noche de Nadie*, dice Antonio González-Guerrero, que: "la influencia de la poesía árabe deja sentir su impronta a lo largo y ancho de todo el poemario, todo él lleno de luz, de colorido" (Revista Manxa, Ciudad Real, España, 1989). Y Emilio Oviedo expresa: "en este libro hay resonancia de la sabiduría poética oriental" (Periódico Fortín Mapocho, Santiago de Chile, 26 de julio de 1988).

Manuela Cortés García, arabista, musicóloga y comentarista de textos literarios, encuentra que en Macías se centra la difusión de la poesía andalusí, tanto en *El Manuscrito de los sueños*, en que presenta sentimientos amorosos y trágicos en Al-Mu'tamid, Ibn Ammar, Rumaykiyya e Ibn Zaydûn, como en las imágenes que utiliza en *Tetuán* y *Crónica de un latinoamericano*... "Macías nos recuerda a los poetas andalusíes, en sus poemas descriptivos, centrados en el mundo de la naturaleza. Es esa misma naturaleza del Al-Andalus, que parece conocer bien, la que le mueve a ensalzar sus jardines, las fuentes, el eterno canto del agua. El Guadalquivir es una constante en el suave transcurrir de sus poemas. Nos recuerda

en su poesía floral a un poeta valenciano (Alcira), Ibn Jafaya, siglos XI-XII, llamado al-Yannãn, el jardinero... Macías forma una simbiosis perfecta entre historia y mitología (ver artículos en "L'Opinion de Rabat", 30 de noviembre; 14, 21, 28 de diciembre de 1986, y "Tigris", Madrid, enero, 1987). Es toda una poesía de colorido, metáforas que no abandona ni al entrar en lo épico, inundándonos como los trovadores de ingenio, belleza y paz."

Mohammad Chakor\*

Poeta, escritor, periodista, hispanista y conferenciante marroquí. (Artículo publicado en "Encuentros Literarios: Marruecos-España-Iberoamérica", págs. 106 y 107. Ed. Cantabria, Madrid, 1987).

### **SERGIO MACÍAS**

### POETA EVOCADOR DE LO ANDALUSÍ

Sorprende hoy, transcurridos X siglos del florecimiento de la poesía arábigo-andaluza, encontrarse a un poeta como Sergio Macías, que nos hace revivir con sus poemas todo un pasado esplendoroso. Nos lleva en paseo fascinante a recorrer los lugares de esta hermosa ciudad que se cobija en la sombra del Dersa y Gorgues.

En la ensoñación del poeta penetramos en el espíritu de la ciudad, aspirando el perfume del azahar que destilan los naranjos de la plaza de Feddan, mezclada con esa cálida generosidad con que acoje a sus peregrinos. Recorríamos su antigua medina y las arcadas de sus siete puertas nos daban la bienvenida. Caminábamos por sus calles estrechas, a través de sus pazadizos de intrincados laberintos. Descubríamos la casa Sidi Al-Mandri, los minaretes de sus mezquitas, y hasta nosotros llegaban los mil susurros del río Mehanech. Penetrábamos por la Bab al-Seqíat, deteniéndonos ante al-Yami al-Kabira, mientras leíamos saboreando cada verso, extasiándonos en la salmodia de cada estrofa. *La espátula de la luna:* 

"Blancas casas pintadas por la espátula de la luna.

Minaretes entintados por el polen de los naranjos.

Y la voz del Corán derramándose sobre los pistilos.

Ardiendo en la sangre entre las hogueras del crepúsculo."

Hasta nuestros oídos llegaban los ecos de su Canción del Moro

(ahora titulada Canción arabe, según el autor para darle un contenido

más universal), en un canto lírico, lleno de bellas imágenes, y en el que aparecen las huellas de la poesía preislámica y andalusí en lo que se refiere a estética del poema y a la evocación que hace de la hermosura de la amada. Como en un bello *nasib* preislámico, a modo de preludio amoroso dice:

"Luna en ojos de gacela. Besos como uvas de fuego. Cintura grácil de beduina. Palmera iluminada en el camino."

Continua con una especie de *rahíl*, exponiendo brevemente la penalidades sufridas en el desierto:

"Alegra mi duro peregrinar, con el laúd de las estrellas.!

Y termina su poema, expresando su deseo hacia la amada, y que podría definirse como *madih*:

"Danza en el alto de la caravana. Y déjame que te ame en el desierto. Que acaricie tu jardín de sueños, bajo la tienda del cielo."

Nos hace sentir añoranza del "paraíso perdido", en su poema *Manuscrito del Pasado:* 

"Memorables sueños y batallas hasta al-Andalus. Sangre que aún fluye como el Guadalquivir por las guitarras de España.

Manuscrito del pasado que florece en los jardines de la Alhambra.

Marruecos de la gloria."

Llama a *Tetuán*: "Mezquita de la luna", "Giralda del Sur", "Mariposa de arena", y a sus gentes "Labradores de la historia de Granada", "Conquistadores desde más allá del desierto", "Manos de Oriente que puntean cuerdas de estrellas", "Jinetes que cabalgan sobre corceles de astros".

Sergio Macías se incorpora así a la pléyade de poetas que han cantado a Tetuán: Vicente Aleixandre, Fernando Villalón, Roberto Arlt, José Heredia, Jacinto López Gorgé, Mohammad Chakor, Ricardo Javier Barceló... entre otros. En su viaje histórico el poeta construye un puente entre lo beréber y lo andaluz: "Beréberes que se pierden entre las almohadas del desierto / y se prolongan en el cante hondo de la memoria".

Al igual que los poetas andalusíes, Macías dota a sus versos de un abigarrado colorido. Impacta con sus deslumbrantes metáforas que nos sumergen en el mar del lenguage. Busca siempre la originalidad, la belleza, el sentido decorativo con una lírica rica y sonora, impregnada de imágenes brillantes. Por ejemplo, en *Primavera árabe*:

".../ Los olivos atrapan la lengua del sol / Los amantes se coronan con el terciopelo verde de los jardines." Utiliza en sus diferentes versos un estilo hiperbólico: "El sol camina con babuchas de oro sobre las azucenas". "Los pechos de la luna". "Besos de olivos en los ángulos de las estrellas".

Su poesía es, por tanto, una auténtica consagración de la Belleza. La forma adquiere toda su dimensión apoyada en la fuerza de sus sustantivos y adjetivos. Forma un lenguaje como enigma para llegar a la imagen, siendo ésta, la clave de su poesía, que hacen de este poeta, pintor, escultor y músico de la palabra, produciendo los efectos musicales deseados, en una combinación de ritmos y

silencios. La imágen es color, sirviéndose de ella en toda su amplitud. Pintor puro de luces doradas. Veamos su poema *Las manos del otoño:* "La lluvia cae sobre las manos del otoño", o el recuerdo: "Y Tetuán perdura en el alma / como mariposa de arena".

Esas luces encuentran su mejor escenario en la naturaleza, a veces sensual, otras sugerente: "Embriágate en la fiesta de los pájaros", "Ofrecen dátiles con sus miradas de arena." Pero no sólo hace escuchar a la naturaleza, sino que además nos hace escucharla en su *Tierra hermosa*: "La flauta de arena sopla en los huesos sonidos de niebla".

Y pintando un amanecer, expresa: "Los dedos del día tocan el laúd de la luz". O en su poema *Hércules*: "Caracoles de sol / trepan por la hiedras de las nubes/ ... / los pinceles del viento / se humedecen en la acuarela de las flores."

Termina su poemario con "Sueños de un andino". Macías entra de lleno en el poema, identificándose con "la voz del Cóndor", "la ola del Pacífico". Su voz es un susurro que nace en los Andes y se propaga hasta el Atlas, donde el queltehue (pájaro de la Araucanía que augura lluvia) se une al galope de las gacelas que ascienden suavemente hacia las cumbres del Rif, y las lágrimas de las araucarias se mezclan con el aroma a azahar de la Alhambra y los jazmines de Tetuán, tejiendo un suave tapiz que nos llevará en nuestro paseo hasta al-Andalus.

### Manuela Cortes García\*

\*Arabista y musicóloga española. Artículo publicado en el periódico L'Opinion de Rabat, pag. 12, Marruecos, 30/11/1986.

### "TETUÁN EN LOS SUEÑOS DE UN ANDINO"

En esta obra Sergio Macías canta a la ciudad, a la tierra árabe, a la belleza de un mundo diferente del de sus raíces. Diferente, desde luego. Y, sin embargo, y tal vez por lo mismo, esa tierra de arenas y sol, de vientos y luz, alcanza, gracias a la fuerza del discurso, igual intensidad evocadora en la conciencia del poeta.

Efectivamente, el hombre de las tierras del Sur que es el poeta, vive la experiencia tetuaní como un pasajero. Hombre de tránsito que siente la impresión de estar participando en una suerte de "sueño" hecho de vivencias en un mundo extraño y maravilloso a la vez. Es precisamente por esto que los poemas que componen la secuencia, se suceden como estampas luminosas que muestra el paisaje humano y natural. Paisaje hecho de materias cósmicas infinitas trascendidas en su propia inmensidad. "Inmensidad" llama precisamente el creador a uno de estos poemas: "Los dedos del día tocan el laúd de la luz / La arena cuelga de los percheros del aire. / El idioma de los perfumes saluda al peregrino. / Por donde los camellos pestañeaban con el polvo de la soledad."

Una naturaleza diferente de la del Sur irrumpe en estos versos. Lejos se está aquí de la lluvia y los bosques, de olores y colores de lo vegetal. El hablante descubre fascinado y curioso la belleza brillante del nuevo paisaje. Su actitud, sin embargo, no deja de ser la de la contemplación. Contemplación que subraya, intensificando el sentimiento de extrañeza frente a la realidad. Sentimiento que confirma al creador el de la reafirmación de su propio ser, de su propia identidad: "Soy la voz del Cóndor / que quiebra el espinazo

del aire. / El dedo del sol en la boca de los volcanes. / El tumulto alegre de las espigas de Cautín. / La ola del Pacífico que baña piedras de sangre (...) / Que duerme sobre la geografía ardiente de los pechos de la luna. / Soñando con los naranjos de la Alhambra y jazmines de Tetuán. / Con el galope de las gacelas hacia las cumbres del Rif."

#### Adriana Castillo de Berchenko\*

\* Lectora de Lengua y literatura del Departamento de Estudios Hispánicos de la Universidad de Perpignan. Artículo publicado en la revista de creación y crítica Ventanal, nº12, Universidad de Perpignan, Francia, 1987.

## "EL MANUSCRITO DE LOS SUEÑOS" y otras referencias sobre lo árabe.

El Doctor en Filología Hispánica por la Universidad Complutense de Madrid, Remo Ruiz, escribe en su obra El Paraíso Habitable - Introducción a la poética de Sergio Macías - que Tetuán en los sueños de un andino, es el primer libro completo que este autor "dedica al mundo árabe centrado en la ciudad mencionada. Se trata de una breve colección de poemas compuestos durante el primer viaje del poeta a esa tierra árabe, y ya desde el título mismo observamos la fusión del origen del poeta andino con el tema islámico. Esta es una constante que se repetirá a lo largo de su obra "árabe": Macías nos recuerda siempre su condición de mestizo aprovechando los mejores elementos que ambos mundos le brindan: el musulmán y el americano. Creemos que en esto consiste, precisamente, la verdadera originalidad de su propuesta poética. El chileno no se disfraza de antiguo poeta andalusí, lo que podría provocar una distorsión de su voz sino que acoje en su propia personalidad lírica, la gran poesía árabe adaptándola y produciendo así una obra nueva y legítima."

"En cuanto a *El manuscrito de los sueños* "nos presenta la imagen de Sevilla, ciudad-escenario del rey y del libro, abierta como rosa de luz, con una descripción luminosa e idílica, impregnada del ambiente árabe. Se hace presente la metáfora clásica: aguatiempo, así como la personificación de la brisa y la musicalidad de la vegetación, asociada al arpa.

El poeta chileno se nos manifiesta en este libro como contador

de la historia, mas no asume el papel de narrador externo, sino que se implica en ella casi como un personaje más, fiel cronista de los avatares del amor en un pasado impregnado de sensibilidad y belleza. Así se produce una suerte de intertextualidad al servicio exclusivo de la estética y la poesía."

...En su extenso estudio sobre el tema árabe en la obra de Macías, el poeta y filólogo Remo Ruiz tambien se refiere al otro libro del autor: *El hechizo de Ibn Zaydûn*, publicado en 2001, que presenta similitudes con *El manuscrito de los sueños*. "...Se subtitula "Una historia de Al-Andalus", y en efecto, posee varios puntos comunes con la de Al Mu'tamid: ambos son dos grandes poetas amorosos de Al-Andalus; se enamoran de sendas esclavas, ambos sufren la derrota y el destierro... y las dos historias tienen como escenario las ciudades hipanoárabes más importantes: Sevilla Al-Mu'tamid y Córdoba Ibn Zaydûn."

En su conclusión Remo Ruiz afirma: "...se convirtió en un errante por el mundo a causa de la dictadura, sin otro hogar que la memoria y la palabra, no encontramos resentimiento ni deseos de venganza algunos. El dolor y la nostalgia por sus circunstancias personales se traspasan al mundo compensatorio de la estética, y así han dado origen a libros de hondura y belleza dentro de la lengua y a la poesía hispánicas.

"Además, el exilio en España puso a Macías en contacto con la lírica arábigo-andaluza, la cual le mostró un mundo nuevo de expresividad y belleza que supo hacer suyo, impregnando sus poemas de la luz, el color y aun el olor de la tierrra exótica, mas no extraña su sensibilidad (alguien le llamó con fortuna "el poeta andino de Al-Andalus"). Como hemos apuntado, Macías asimiló el legado árabe por afinidad sensorial, no por mera imitación, y esto es lo que le confiere un puesto ejemplar dentro de la poesía hispanoamericana contemporánea.

Hay además una similitud entre el poeta chileno y los árabes Al-Mu'tamid e Ibn Zaydûn: los tres son líricos desterrados, que cantan con nostalgia a sus países, y esta añoranza, así como la celebración que hacen del amor, dan a su poesía un tono plenamente personal. No es extraño, pues, que Macías haya encontrado en estos autores una prolongación de su espíritu."

Pero volviendo a *El manuscrito de los sueños*, Remo Ruiz dice: "el tono está muy conseguido y la historia bien hilvanada, coherente, lo cual hace de este poemario uno de los mejores de su autor." ("El paraíso habitable - Introducción a la poética de Sergio Macías" Ed. Fundación Vipren, España, 2004).

El poeta cubano y editor, Pío Serrano, expresó en la tertulia Literaria Hispanoamericana, en Madrid (19.11.2002: ..." me gusta subrayar la presencia de la tradición y de la cultura árabe en la más reciente escritura de Sergio Macías. Así como Octavio Paz abrió para el lector occidental la curiosidad y el apetito por la cultura literaria y filosófica del lejano Oriente, en Macías se observa una apetencia por el universo de esa pluralidad de expresiones que conforman el ideario de la cultura árabe. Sobre este aspecto vuelve Macías, una y otra vez, en la poesía, la novela y el ensayo, abriéndonos a todos un espacio, tan cercano geográficamente, y, sin embargo, tan lejano en estos tiempos de equívocos irracionales."

Cuando se publicó por primera vez este libro, el poeta y filólogo Antonio González-Guerrero escribió: "uno de sus libros más atrayente, sinfónico y mágico en el amor, es *El Manuscrito de los sueños*, que para opinión de este crítico está lleno de metáforas artesanales y es el mejor diván del que viene de Araucanía. En él se le concitan todos los tópicos de la poesía árabe, mas sobre todo el amor como expresión suprema del hecho creativo. Un amor panteísta en toda regla, aunque también sagrado, transcendido."

Sobre su obra *El Paraíso Oculto,* el catedrático de literatura hispanoamericana Teodosio Fernández, dice en el prólogo... "pueden percibirse a la vez las huellas de la literatura árabe, a la que Sergio Macías ha dedicado gran atención en los últimos tiempos, desde que un día lo fascinara la poesía andalusí que acababa de descubrir."

El poeta y profesor Alfonso Larrahona Kästen, en la introducción a su libro *El Hechizo de Ibn Zaydûn*, encuentra que... "hay un lirismo mágico en estos versos, una larga visión de paisajes espirituales acordes con su alma. Se logra plenamente el objetivo lírico de comunicar el suceso. Es un bello tema. El poemario se lee como se escucha una Sinfonía, posee la serenidad necesaria para entregarnos sus visiones anímicas. Pensamos que el arabismo de Macías, de un tiempo a esta parte ha fructificado en obras que elevan su estatura poética, puliendo su verso, entregando su canto con la tersura de un lago."

La poeta y profesora hispanoamericana en la Universidad Complutense, Rocío Oviedo Pérez de Tudela, observa: ..."es precisamente en el mundo árabe donde parece encontrar el mundo hermano, como ya hicieran los cronistas al incorporar el Nuevo mundo en sus escritos: la asimilación de la cultura amerindia de modo similar a como se había llevado a cabo con la arábiga. El mundo árabe es un universo en el que prevalece la luz, como ya lo manifestara en sus *Tierras Solares* Rubén Darío, y en esa luz se encuentran ensambladas soledad y nostalgia para trasladarse a un hoy en el que prevalece la recreación del mundo de los sueños, los cuentos de Sherezade y Mil y una noches en las que se torna realidad el volver a vivir lo soñado". (Revista Atlántica de Poesía, nº 23, Cádiz, 2001, p. 27)

El poeta y profesor Joaquín Benito de Lucas comenta: ..."El hechizo de Ibn Zayûn, me parece un libro amoroso lleno de delicadeza y sensualidad, con poemas excelentes sobre el amor

a la tierra nativa y el doloroso sentir de su abandono. Magnífico homenaje al poeta árabe con el que el autor, sin duda, siente gran afinidad "

El catedrático, investigador y autor de libros de ensayos, Luis Sáinz de Medrano en la introducción a una selección de poemas de Macías, en El Paraíso Habitable de Remo Ruiz, escribe: ... "Hay que llegar a Crónica de un latinoamericano sobre Bagdad y otros lugares encantados (1988, 1997) para advertir la irrupción de un deslumbramiento capaz de atenuar la persistencia del leitmotiv, aun descontando que hay aquí poemas ya fechados en Chile, lejos ya del exilio. Sin duda alguna, el poeta ha descubierto en ese Oriente donde sabios de otro tiempo dijeron que estuvo el Paraíso de nuestros orígenes, un reducto de belleza. El mito, la exquisitez de unas formas culturales emanadas de un refinamiento espiritual "diferente" pero apto para ser sentido como propio, son, diríamos, componentes decisivos para la consolación. "Las manos del viento / consolaban mi nostalgia" ("Desventurado") afirma el poeta. Al igual que la filosofía, anagrama del saber, del pensar, pero también del sentir, fortaleció al desalentado Boecio, esta tierra, ennoblecida por los versos de Ibn Zaydûn, por el esplendor de Nabucodonosor y sus jardines, que vió a "Hammurabi acariciando los cabellos / de una princesa acadia" ("Calle de las procesiones") y aparece "invadida / por la alegría / de las bailarinas abasidas" ("Samarra"), donde la luna cae como un velo sobre el Tigris, esta tierra, decimos, y sobre todo su ciudad más emblemática, Bagdad, infunde en nuestro poeta una especie de dulzura que se parece mucho a la felicidad. Los versos siguen manteniendo su ligereza, y se produce un curioso fenómeno que refleja hasta qué punto ese Oriente seduce al poeta, quien viene a darnos cuenta de lo que para él mismo es una evocación tardía de algo que le sucedió tempranamente..."

El catedrático y autor de varios libros de ensayos, Osvaldo Rodríguez, en el epílogo *Sergio Macías o la poética de un transterrado,*  afirma: ..." El libro de este ciclo poético que más ha concitado la atención de la crítica es *El Manuscrito de los Sueños* (1994), no sólo por la naturalidad con la que Macías integra en su poesía los tópicos de ese mundo, sino porque en este poemario se introduce de lleno en la más valiosa tradición poético-amorosa de la poesía árabe." (El Paraíso Habitable, ed. Fundación Vipren, Chiclana, 2004).

Y el poeta, José Hierro, observa que en la obra poética de Macías:

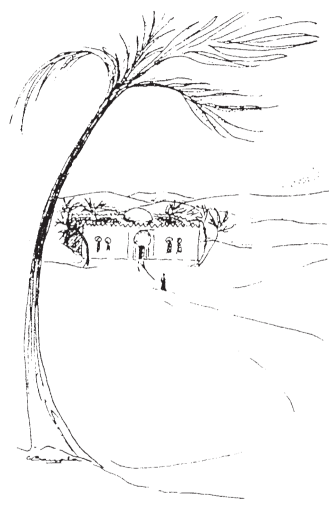
"Hay un lirismo y greguerías, contacto con esas realidades casi mágicas, y con lo sensual del mundo árabe que conoce en sus múltiples viajes. La nostalgia que aparece como muy señorial, viviendo aquello del pasado, es uno de los encantos y de las características de su creación. (Palabras en la presentación del libro "La región de los últimos prodigios", Tertulia Hispanoamericana - ICI, Madrid, 1990).

## عائد آبا عىيمى يابة 💝

# خاتمـــة

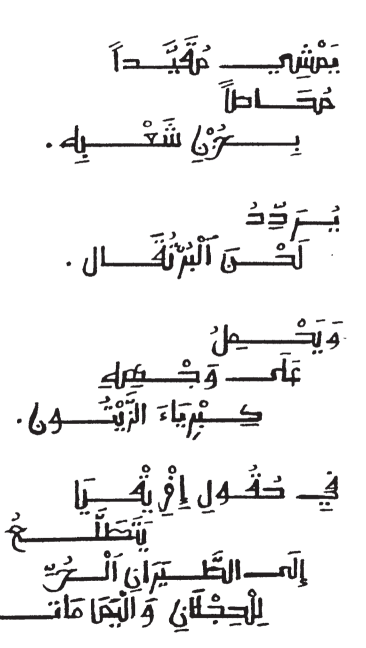
تَدْكِي مَوْتِ الْعَاقِرَةِ الْعَاقِرَةِ الْعَاقِرَةِ الْعَاقِرَةِ الْعَاقِرَةُ الْعَاقِرَةُ الْعَاقِرَةُ الْعَاقِرَةُ الْعَاقِ الْعَلَى عَلَى اللهُ الْمَاتِ الْعَاقِرَةُ الْعَامُ اللهُ الْمَاتِ الْعَاقِرَةُ الْعَامُ اللهُ الْمَاتِ الْعَاقِرَةُ الْعَامُ اللهُ الْمَاتِ الْعَاقِرَةُ اللهُ الْمَاتِ الْعَاقِرَةُ اللهُ الْمُنْ اللهُ اللهُ

مَلِكِ الْمَامُ الْمَلِكِ الْمَامِ الْمَلِكِ الْمَامُ الْمَلِكِ الْمَلْكِ الْمَلْكِ الْمَلْكِ الْمَلْكِ الْمَل أَصْلَامُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللْمُنْ اللْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللللْمُ الللِّهُ اللْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُلِمُ الللْمُنْ الللْمُنْ الللْمُنْ اللْمُنْ الللْمُنْ اللْمُنْ اللْمُنْ اللْمُنْ اللْمُنْ اللْمُنْ اللْمُنْ اللْمُنْ اللْمُنَالِ الللْمُنْ اللْمُنْ اللْمُنْ اللْمُنْ اللْمُنْ اللْمُنْ اللْمُنْ اسْتَمَـحَ الْخَرِيدُ مَرِّقُ الْخَرِيدُ لَهُ الْخَرِيدُ الْخَرِيدُ لَهُ الْخَرِيدُ لَهُ الْخَرِيدُ لَهُ الْخَرِيدُ لَهُ عَلَمُ الْخَرِيدُ لَهُ الْخَرِيدُ لَهُ الْخَرِيدُ لَهُ الْخَرِيدُ لَهُ الْخَرِيدُ لَهُ عَلَمُ الْخَرِيدُ لَهُ عَلَمُ الْخَرِيدُ لَهُ الْخَرِيدُ لَهُ عَلَمُ الْخَرِيدُ لَهُ عَلَمُ الْخَرِيدُ لَهُ عَلَمُ الْخُرِيدُ لَهُ عَلَمُ الْخُرِيدُ لَهُ عَلَمُ الْخُرِيدُ لَهُ عَلَمُ الْخُرِيدُ لَهُ عَلَمُ الْخَرِيدُ لَهُ عَلَمُ الْخُرِيدُ لِللَّهُ عَلَيْ الْخُرِيدُ لِللَّهُ عَلَيْ الْخُرِيدُ لِللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْكُ عَلَيْ عَلَيْكُ عَلَيْ عَلَيْكُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْكُ عَلَيْ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْ عَلَيْكُ عَلِي عَلَيْكُ عَلَيْكُمِ عَلَيْكُ عَلَّا عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَّا



Arguest. Tomen de al-livetomal

### ذاكـــراالمـــرون



مِـنْ كَـِم الْعُشْــ شَرَاسَةً لِأَبِ الذي أَرَادَ أَنْ يَكُونَ أَكْثَرَ عَـدُلًا. يَطْغُ فَي الرَّبِي عِ. يَشْدُ السَّاعِرِ ابْلُ رَيْدُهِ فَيَ بَيْنَ سِلِجَالِخِدِ الْمُعَدِقَاء اغْنَيَاتِدِ سَاحِة. وَالْحَبِدِ الْعَظِيمِ الْحَبِدِ الْعَظِيمِ

مَاكَةِ الْحَالَةِ الْحَالَةِ الْحَالَةِ الْحَالَةِ الْحَالَةِ الْحَالَةِ الْحَالَةِ الْحَالَةِ الْحَالَةِ الْ

# طَنِّا مُفَاكُمُ مُنْ الْمِنْ مُنْ الْمِنْ . "\_\_\_بَالْفِ". "

أَشْدَارٌ مَنْ أَدَى ....

جَـدَاهِلِّ تَشْرَابُــــ

# عَلَّ الْمَثِكِ تِلَة. عَلَّ الْمَثِكِ الْمَثِكِ الْحَلَّةِ الْمَثِكِ الْحَلَّةِ الْمَثِكِ الْحَلَّةِ الْمُثِكِ الْحَلَّةُ الْمُثِكِ الْحَلَّةُ الْمُثْكِ الْحَلَّةُ الْمُثْكِ الْحَلَّةُ الْمُثِكِ الْحَلَّةُ الْمُثْكِ الْحَلَ

وَفِي الْكَالِي الْكِلِي الْكِلْمِي الْكِلِي الْكِلْمِي الْكِلِي الْكِيلِي الْكِلِي الْكِلْلِي الْكِلِي الْكِلِي الْكِلِي الْكِلْلِي الْكِلْلِي الْكِلِي الْكِلْلِي ال

انْ الْمُعْتَدِهِ الْمُعْتَدِهِ الْمُعْتَدِهِ الْمُعْتَدِهِ الْمُؤْلِقَاسُ؟ فَرَكَ لُجَدًا مُ الْحُرِيمِ الْمُؤَيمِ الْمُؤَدِمِ الْمُؤَدِمِ الْمُؤدِمِ الْمُؤدِمِ الْمُؤدِمِ الْمُؤدِمِ السَّادِيدِ.

فِ بَسَانِبِي أَأَنْدَلِس لَمْ تَعُدُّ نُسُمَّحُ وَشُوَشَاتُ الْبَاكُسَ جَ.

وَلاَ الشَّحَارِيمِ الْمُرْتَحَالِةِ فَي النِّيدِ. فَي النِّيدِ.

مَانَ بَـنِداً مَاشِـباً المـاثُنْهُدـــ

تَدْتَ الْمُاجِنِدَ فِي السَّهُودَاءُ لِلْغِ بَسَا وَ حَوَافِ أَدْهِ اللهِ مَالْمَذْ عُ وَيَهُ. أَدْهِ مَالِهُ اللهِ مَالْمَذْ عُ وَيَهُ.

فَقَطْ قَادِبُ السَّعَادَةِ مَنْ يَسْكَىٰ مَنْ يَسْكَمُ فَيْ الْغَابِ قِي

َ الْمَبْرِ الْمُبْرِقِ الْمُبْرِقِ الْمُبْرِقِ الْمُبْرِقِ الْمُبْرِقِ الْمُبْرِقِ الْمُبْرِقِ الْمُبْرِقِ ال الْمُبْرِيِّةِ الْمُبْرِقِينِ الْمُبْرِقِينِ الْمُبْرِقِينِ الْمُبْرِقِينِ الْمُبْرِقِينِ الْمُبْرِقِينِ الْمُ

آجِي في ذاك اليَّوْع حَلَّمَ (هَدْبُوبُ أَنَّ الْعَمَّـةُ تَكْسَّتِ بِ يَمَاعَاتُ خَطَيِتَ تُ بَبْنَ أَعْ حَدَّةِ النِّهِ نَبْنَ أَعْ حَدَّةِ النِّهِ

نَشْنَدُ دَوِّامَاتِ النَّاسُ نَسْكِبُ الْدَبْتُ عَنْسَكِبُ الْدُبْتُ عَلْمُ الْسِلْاتِ الْمَاسِلُةِ . مُلْسَلِلْ الْمَاسِلِةِ الْسَلِيْةِ .

يَنْسَمَا فَاشَانُد الَّيْسِلِ تُقِيمُ مَسَاتِرَ بَبْسَ نَمَايِد الْكِشْمِينِ بَبْسَ نَمَايِد الْكِشْمِينِ وَالْدُوخِ. بِهِ فَيْ عَلَىٰ مَا الْهَا مِنْ الْهَا مِنْ الْهَا الْهَالِمُ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْتِمُ اللَّهِ الْمُعْلَى الْمُعْلِمُ الْمُعْلَى الْمُعْلِمُ الْمُعْلَى الْمُعْلِمُ الْم

المَحَانُ الْمَانُ الْمَحَانُ الْمَانُ الْمَحَانُ الْمَحَانُ الْمَحَانُ الْمَحَانُ الْمُحَادِينَ الْمُحَادِينَا الْمُحَادِينَ الْمُحَادِينَا الْمُحَادِينَ الْمُحَادِينَ الْمُحَادِينَ الْمُحَادِينَ الْمُحَادِينَ الْمُحَادِينَ الْمُحَادِينَ الْمُحَادِينَ الْمُحَادِينَا الْمُحَادِينَ الْمُحَادِينَ الْمُحَادِينَ الْمُحَادِينَ الْمُعِينَ الْمُحَادِينَ الْمُحَادِينَ الْمُحَادِينَ الْمُحَادِينَ الْ

لِهُبُلَآتِ دِ طُحُ عَلَيْ الْجِلْدِ الْمُسْتَّارِ الْمُصَالِ الْجِلْدِ الْمُلْتَعِبَدِ. هُدُقًى رِمَالِ الْجِلْدِ الْمُلْتَعِبَدِ.

تَجْــِتَانَ ٱلْكُوْكِبِــ قَاعِلَـــةً أنيت العَاشِه الْجَيد . جَاءَ (مَلِكُ/الشَّــاعِن حَامِــلاً فَأَسَـاً مِـنْ نُ<del>ذِـدِم</del> سُبِكنْــ سيت في فعَارِكِ لا نَدَ لَــس. بَدْ فِينَــ هَمَا بَدْ فِينَــ هَمَا في نَاكُورَ انِّ عِنْ دَم. خَالِكَ "بَوَّابَتِ النَّذُلِتِ" اسْنَدْعَمَ الاصْرَالُ الْمَوْتِ مِدَمَ اللهُ إِلَّهِ بَرْ النِّسْلِيل .

# يَوْأُ ابْنَ عَـِعَالِي وَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّلْمِلْمُ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللّلْمَا الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ

عَلَمَ تَعَاقِدَ مَا تَعَاقِدَ مَا تَعَاقِدَ مَا تَعَاقِدَ مَا تَعَاقِدُ مَا تَعَاقِدُ مَا تَعَاقِدُ مَا تَعَاقُ مُعَاقِدُ مَا تَعَاقُدُ مُعَاقُدُ مُعَالِدُ مُعَاقُدُ مُعَاقُدُ مُعَلِّمُ مُعَالِدُ مُعَالِّكُ مُعَالِدُ مُعَالِدُ مُعَالِدُ مُعَالِمُ مُعَاقُدُ مُعَالِمُ مُعَلِّمُ مُعِلِّدُ مُعَالِمُ مُعِلِّمُ مُعِلِّمُ مُعِلِّمُ مُعِلِّمُ مُعِلِمُ مُل

بَلْنَمِ سُ الرَّدُ مَكَ الْمُعْنَصِيدِ بِاسْنِدَانَ شِ النَّعِيدِ . غِاشْنِدَانَ شِ النَّعِيدِ

بِاسْتِكَانَـِتِ مَـنْ فَكَـدَ ٱلْدُسُــي .

آلزيــخ

مَخَادِعَ السَّرِيزَالُ وَبَيْتَ الْغُصُ وِيَ بَيْكَ بِينَ مِزْمَالُ الرّبِيحِ اللّطِيلَ بِينَ نَشْرَبُ لِأَيْائِكُ لَّ الْأَرْطَ الْمُ الْم

نَنْدَلَّا لِيَعَالِيبِيلَ مَا لَكُ لَكِالِيبِيلِ الْكَارِي الْكَارِي الْكَارِي الْكَارِي الْكَارِي الْكَارِي

وَكِلَابُ (مُصِيبَاةِ نُعُلِنُ الْدِدَادَ فِي الْكَمَرِ، فِي الْكَمَرِ،

يَـغَنْغِمُ الْدُـزُنَ فِيــ (مَشَــعَرد.

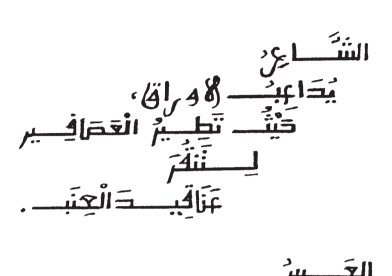
وَ بِحَوْنِ لِهِ مَا لَيْ اللهِ مَا لَقَ اللهِ مَا لَقَ اللهِ مَا لَقَ اللهِ مَا لَقَ اللهِ مَا لَقَ

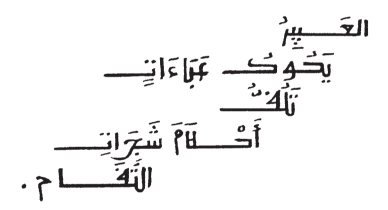
## خَيْتُ مَوْ شُومَ بِاللَّهَ بِاللَّهَ بِاللَّهِ بِاللَّهِ بِاللَّهِ بِاللَّهِ بِاللَّهِ بِاللَّهِ بِاللَّهِ بِ بِاللَّهِ بِاللَّهِ

وَيَكْسَحُ جَـنِهُ الطَّحِ صُـدُوءَ الْدِيةَ جَـ.

رَيْسَكِبُ فَهُمَّ شَرْشَكِ الْأَرْضِ كَأْسَ الشَّلَا مَنْ الشَّلَا مَنْ السَّلَا عَلَى السَّلَا عَلَى السَّلَا عَلَى السَّلَا عَلَى السَّلَا عَلَى

يُوجَدُ صَمْنَّ نَائِحٌ فِي سَالَةِ النُّذِ وم.





فِي مَرْفِي الْوَاشَاتِ يُطْلِي ثُهُ الْدُبُّ يُطْلِي ثُهُ الْدُبُّ عَاطِلَا تُهُ مَنْ مَنْ النَّاسِمِينَ مِنْ النَّاسِمِينَ مَنْ الْمَاسِمِينَ مَنْ النَّاسِمِينَ مَنْ النَّاسِمِينَ مَنْ النَّاسِمِينَ مَنْ النَّاسِمِينَ مَنْ النَّاسِمِينَ مَاسِمِينَ مَا الْمَاسِمِينَ مَا الْمَاسِمِينَ مَاسِمُ الْمَاسِمِينَ مَاسِمِينَ مَاسِعُ الْمَاسِمِينَ مَاسِمُ الْمَاسِمِينَ مَاسِمُ الْمَاسِمِينَ مَاسَمِينَ مَاسَاسِمِينَ مَاسِمُ الْمَاسِمِينَ مَاسِمُ الْمَاسِمِينَ مَاسَاسِمِينَ مَاسَمُ الْمَاسِمُ الْمَاسِمُ الْمَاسِمُ الْمَاسِمُ الْمَاسِمُ الْمَاسِمُ الْمَاسِمُ الْمَاسِمِينَ مَا الْمَاسِمِينَ مَا الْمَاسِمِينَ مَاسَاسِمِينَ مَاسَمُ الْمَاسِمُ الْمَاسِم

يَنَأَمَّــلُ الْمُعْتَــفِ وَالرُّمَيْكِــتَلِهُ رَفُـــقَهُ السُّنُونُـــو.

يَـــيبرَانِ تَدُنّــ لَايّــسَاعِ اَلْسَمَا وِيَـــ بِجَلَا بِپَــــ مِــنْ كَوَاكِبِـــ

فَــوْقَ لِحَا فِــ ٱلرَّبِيـــح،

رسِحُّ نَـمَا مِـنَ الـسُّمِّ نَـمَا لِبُحُبِـة لِبُحُبِـة الْدُبِّـ لَأَسِـيم).

وَإِنْ كَانَتِ اللَّكَّةُ تَلْنَهِ مَ أَدُ نَشَاءَهُ، وَتَشِينَ عَلِكَهَمَا الْحَبِيبَ فِي كُلِّ لَا مُبَرَاظُ وَبِيبَ فِي كُلِّ لا مُبَرَاظُ وَبِيبَ

يَدْنَمِـلُ ٱلْدَـبَاةَ فِجِـ الْغِنَابِــ فِجِـ تَعَبِـ ٱلسَّاعَاتِــ الْمِـل. الْمِـل.

> عَـَمْ لَلِلَابِ الْكَابَةَ تَنْسَلَّ فَيُ فُرْسَانُ الْكِسَمَ،

يُ<del>دُبِحُ</del> شَ<u>ه</u>ِ يِدُ ٱلرِّعَبَاتِ..

#### فِي رَحِيمُ الْأَوْنِ تَبُدُرُ الْأَوْرَانِيَ اللَّهِ رَانِيتَ إِلَا . نُطْفُنَدَا اللَّهِ رَانِيتَ إِلَا .

يَعْظَمِي الْمَلِكُ الشَّاعِ وَيَبَنَّتُ فَيَالَيْ الْمَلِكُ الشَّاعِ الْمَلِكُ الشَّاعِ الْمَلِيَ الْمَلِيَ السَّلَاتِ الشَّاعِ السَّلَاتِ الشَّاعِ السَّلَاتِ السَلَاتِ السَّلَاتِ السَّلَّلَاتِ السَّلَاتِ السَلَاتِ السَلَاتِ السَّلَاتِ السَّلَاتِ السَّلَاتِ السَلَّاتِ السَلَاتِ السَّلَاتِ السَّلَاتِ السَّلَاتِ السَلَاتِ السَّلَاتِ السَلَّاتِ السَّلَاتِ السَّلَاتِ السَّلَاتِ السَّلَاتِ السَّلَاتِ السَلَّاتِ السَّلَاتِ السَّلَاتِ السَّلَاتِ السَلَّاتِ السَّلَاتِ السَلَّالِي السَلَّالِي السَلَّالِي السَلَّالِي السَلَّاتِ السَلَّالِي ا



Ber Down - 16 Blothanid



شُعْلَيْد: "كَذَا الدُّنْيَا فَـلِيلٌ عَنَا عُـطَا"،

عَامِهُ السَّامَةِ عَامِلًا مِنْ الْعَامِةِ السَّامَةِ عَامِلًا مِنْ الْعَامِةِ مِنْ الْعَلَى الْعَلِيمِ الْعَلَى الْعِلَى الْعِلَى الْعِلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعِلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلِيمِ الْعَلَى الْعَلِيمِ الْعَلَى الْعَلِيمِ الْعَلَى الْعَلِيمِ الْعَلَى الْعَلِى الْعَلَى الْعِلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعِلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَل

# مَلْ عُلْ عَلَيْ مَا اللهِ مَا اللهِ مَا مَا اللهِ اللهِ مَا اللهِ مَا مَا اللهِ مَا مَا اللهِ مَا مَا مُا اللهِ مَا مَا مُا اللهِ مَا مَا مُا اللهِ مُا اللهِ مَا مُا اللهِ مُا اللهِ مَا مُا اللهِ مَا مُا اللهِ مُا اللهِ مَا مُا اللهِ مُا اللهِ مَا مُا اللهِ مُا اللهِ مُا اللهِ مُا اللهِ مُا اللهِ مَا مُا اللهِ مُلْ اللهِ مُلِي مُلْ اللهِ مُلْ اللّهِ مُلْ اللهِ مُلِ

َ عَلَيْ الْعَثْمَاتِ الْعَلْمَاتِ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعُلْمَاتِ الْعَلْمُ الْعُلْمَاتِ اللّهِ الْعَلْمُ الْعِلْمُ الْعُلْمَاتِ اللّهِ عَلَيْكِيلِي الْعُلْمَاتِ الْعَلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعُلْمُ الْعِلْمُ الْعُلْمِ اللّهِي الْعُلْمِ اللّهِ عَلَيْكِيلِي الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعِلْمُ الْعُلْمُ الْمُعِلَّمِ الْعُلْمُ الْعُلِمُ الْعُلْمُ الْعِلْمُ الْعُلْمُ الْعِلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلِمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ ال أَبْراج الدُّ مُسوع.

إِلَم الْمُسْتَشَارِ أَحْلَامِ الْمُ

حَالثُّنُونُ وَ مَا الْمُؤْمِنُ وَ الْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمِدُ وَالْمُعُومُ وَالْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمِدُومُ وَالْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُومُ وَالْمُؤْمِ وَالْمُومُ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُوالِمُ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُومُ وَالْمُومُ وا

وَيَذْتِكُمُ مَا لِللَّا بَدِ مَا لِللَّا بَدِ مَا لِللَّا بَدِ مَا لِكِنَّا رُكِّ اللَّهُ الل

## أَشْعَارِيد فَيْ مَنْ مَ مَنْ مُحْدِ فَيْ مَ مَنْ مُحْدِ فَيْ مُنْ مُ مَ مُنْ مُورَم مُ مُنْ مُنْ مُ مُنْ مُن مُ

وَدَيِّابِــــ لِجِسْمِكِــالْفَاشِـــــــ



الحزن يجتىاز الأفق

#### دَافِـنَّةً قطيـحَ أَدْلَامِكِ..

فِي هَ جُلِ اللَّعَاتِ السَّرِيَّاتِ يَتَوِجُ مَلَ السَّلِمُ السَّلِمُ السَّلِمُ السَّلِمُ السَّلِمُ السَّلِمُ السَّلِمُ السَّلِمُ السَّلِمُ السَّل

ـ تَقَرَّا الْعَلِيِّ الْعَلِيِّ الْعَلِيِّ الْعَلِيِّ الْعَلِيِّ الْعَلِيِّ الْعَلِيِّ الْجُوبِ لِيُّ الْدُبِ مِـنْ أَجْسِلِ الْدُبِ \_ مِـنْ أَجْسِلِ الْدُبِ

وَلَغِيبِ جَلْدَهُ ٱلْحُرَيْسِمِيبِ بِدِنَا مِ الرَّيبِعِ ، - مُحَايِّب لِأَنْدَنُ سِ الْجَالِبِلِ.

مَـدِّيُ وَيِـضُ لِجَدَّاكِـ الْوَادِيـ ٱلْكَـيِمِ.

عَاشِ قُ مِيعٌ بَيْـ نَ حُكَــ كِلِ ٱلْـــ هِ رُوِد.

تَعَالُ كُثِ تَنَامُ رَغَبَانُكِ الْجَيَّاشِكِ، مَعَ رَفُمَ فِ السَّنْبِلَاتِ وَنَا رِشَهُدِ شَفْتِي

كَانَيْدَ ٱلْخُمُــِهِيُ تَ<del>ص</del>ُمِسُانِيْد عَسْدُرَة. تَعَمَسَانِيْد عَسْد هِرَة.

انْنِشَاءَاتُّــــ تَرْشَــــحُ مِــنْ لَعِيبِـــ آلجَسَـد.

عَدِيهُ وَانْتِهَامُ فَانْتِهَامُ فَانِيهِ خَاتِهِ خَاتِهِ خَاتِهِ خَاتِهِ

#### يَدْ يَهُ الْحُهُ لِأَلْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّ عَلَى اللّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّ عَلَى اللّهُ ع

تَبْدَثُ القِيدَانُ عَنْ اَشِعَتِ قُولِي قَنَح.

يَنْكُ شُالْعَاشِ فَيَ خَلَقَ خَلَقَ الْسَوْرُودِ. فَــهُ فَيْكُ كُــهُ وَيِّ ٱلْسَوْرُودِ.

فِي عِنْدَنَ فِي النَّذِ وَم بَنِي مِنْ الْهِ الْهِ دُدَة لَا الْهِ دُدَة لَا .

الْدِهُ دُ السَّوم

#### يَنْدَظَمُ الْمَصَدَيَايُ فِي عَاصِهُ فِي الصِطْلَالِ.

يَبْدَثُ الْدُبُّ جَنْ هَرِيمَ نِلْهِ فِي مَنْ النَّسُ مِهُ . فِي مِنْ طَلِّ النَّشُ مِهُ .

يَتَغَـُّكُ الْحِكَّةِ مِنْ قَلْبِ ابْنِ عَـُمَّا مِنْ قَلْبِ ابْنِ عَـُمَّا مِنْ قَلْبِ ابْنِ عَـُمَّا مِنْ قَلْبِ الْبِي عَلَيْهِ مِنْ قَلْبِ اللّهِ عَلَيْهِ مِنْ قَلْبِ اللّهِ عَلَيْهِ مِنْ قَلْبُ اللّهِ عَلَيْهِ مِنْ قَلْلِي اللّهِ عَلْهُ مِنْ عَلَيْهِ مِنْ قَلْلِي عَلَيْهِ مِنْ فَاللّهِ عَلَيْهِ مِنْ فَالْمِنْ عَلَيْهِ عَلَيْهِ مِنْ فَالْمِنْ عَلَيْهِ عَلْهِ عَلَيْهِ عَلِي عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ

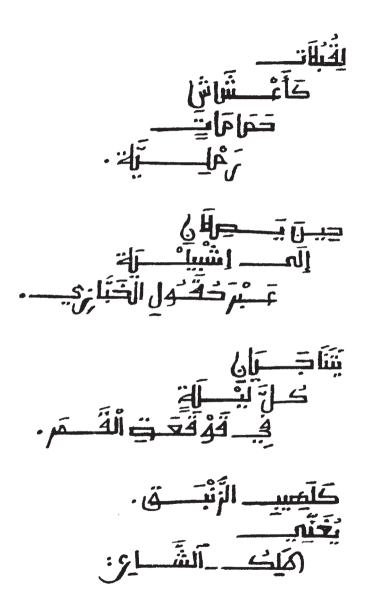
سِعَةً الْعُصَولِي الْعُصَاءِ الْمُصِيدِ الْمُصِيدِ الْمُصِيدِ الْمُصِيدِ الْمُصِيدِ الْمُصِيدِ الْمُصِيدِ الْمُصِيدِ الْمُصَاءِ الْمُعِمِي الْمُعِمِي الْمُعِلَّ الْمُعِلَّ الْمُعِلَّ الْمُعِلَّ الْمِصَاءِ الْمُعِمِي عَلَيْهِ الْمُعِلَّ الْمُعْمِي الْمُعِلَّ الْمُعِلَّ الْمُعِلَّ الْمُعِلَّ الْمُعِلَّ الْمُعْمِي الْمُعِلَّ الْمُعِلَ

#### بَيْنَ رَكَامِ الْأَزْمَارِي بَيْنَ رَكَامِ الْمُشْتَىدِ.

يَمْتَــُّ اَلْتُــُــِلُ حَبَّاتِـــ الْعِنْبِـــ .

مَ فِي حَدِيْهِ الْحَادِي الْمَالِثِ الْحُرْدِي الْمُالِثِ الْحُرْدِي الْمُالِثِ الْحُرْدِي الْمُالِثِ الْحُرْدِي الْمُالِثِ الْحُرْدِي

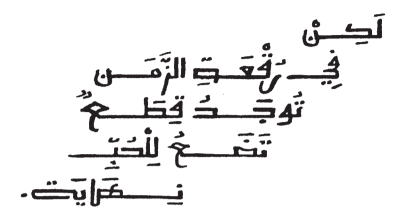
وغيبيات النِّسْ بَايِ تَكُسُ وا اشْتِ بَا آنَ الْعِ ظَامِ. سِمَاتُ دُنْـوَة، وَأَنَاقَ حُكِمُ مُكْتَمِـل، وَأَنَاقَ خُكَمُـكِمْ وَأَنَاقَ خُكَمُـكِمْ وَأَنَاقَ خُكِمْ وَالْفَعَـالِيْنَ الدَّـمْ وَالْفَعَـالِيْنَ الدَّـمْ وَالْفَعَـالِيْنَ



تَـهُـتَنْ نَبَاتَاتَــ (هُدَ قَـتَ تَدْتَــ دَــهَا فِ تَدْتِــ دَـهَا فِ أَدْهِــنَهِ جَمُهِدِ. وَيِـشْرَةُ الرُّمَّيُكِـبَاكِ (مُـعَظَرَةُ بِالسِّقَنْدِلِ، بِالسِّقَنْدِلِ، وَلُغَـدِ الرَّيْدِال. تُوجِـدُ ٱتَــاءُ مُلَّوَ<del>ظِّجَـ</del>ـد

يَنْبَرُجُ مُ الْيَاسِمِي إِنْ الْيَحْدِرِ. وَالْيَحْدِرِ. وَالْيَحْدِرِ. تَـــْنْزَعُ الْدَوَاكِبُــ نُهَ يْجَايِــــــــــَال





مِنْ عُنْ فِي اللهُ عَكَّالَ يَتَدَلَّهُ مِسُكُّ يَتَدَلِّهُ مِسُكُّ يَتَدَلِّهُ مِسُكُّ

> َنْدَتُ جَنْ مَدْبُدِي لِيَغْدِي

يَسْتَعْمِلُ أَقْمِـشَّةً مِـنَ ٱلسِّبِـنِ مَـنَ ٱلسِّبِـنِ مَـنَ ٱلسِّبِـنِ

مِعُطَهُ مَا يُلْمَ حَ يِتَوَاشِمِ خَصَي بَاتِ وَلَلْا لِمَ حَسَرَيَّتَ. وَلَلْا لِمَ حَسَرَيَّتَ.

### 

نَنْعَظَّمــالنِّسْــَةِلَا يِجَلَّابِيبَــ مِــنَ اَلــشَرْقِي ثميــنَاهُ. فِي لَا نُدَادَ الْعَطُ وَيَ الْعَطُ وَيَ الْعَطُ وَيَ الْعَلَمُ الْعَطَ وَيَ الْعَطَ وَيَ الْعَطَ وَيَ الْعَط المَّا الْعَالَةُ الْعَلَمُ الْعَلَمُ الْعَلَمُ الْعَلَمُ الْعَلَمُ الْعَالَةُ الْعَلَمُ الْعَلمُ اللّهُ اللّ

إِلَّهِ مُ قَالِاً الْخُ اِفَاتِّدَ فَيَّا لَكُوْ اِفَاتِدَ فَيَ الْخُوافِ الْخُوافِ الْخُوافِ الْفَاتِدُةِ فَ بِالْتَحْدِيدَةِ فِي الْتَحْدِيدِ فَي الْتُحَدِيدِ فِي الْتُحَدِيدِ فَي الْتُعْدِيدِ فَي الْتُحَدِيدِ فَي الْتُحَدِيدِ فَي الْتُعْدِيدِ فَي الْعُمْدِيدِ فَي الْتُعْدِيدِ فَي الْتُعْدِيدِ فَي الْعُمْدِيدِ فَي الْعُمْدِيدِ فَي الْعُمْدِي فَيْعِيدُ وَالْعُمِيدُ وَالْعُمُودُ وَالْعُمُودُ وَالْعُمُودُ وَالْعُمُودُ وَالْعُو

النَّايَانُـــُ ٱلسِّــُ ثَيَّتُ تُرَاقِـــِصُلاً فَلَيْمِيــــ.

بُوجَدُ مُعْلِنُ وَ اللَّامَّتِ لِسَعَادَاتِ وَكَنَّالِهُ مِ حَضِبَاءِ نَسِهِ مِنْ الْكِيبِ مِنْ الْمِنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمِنْ الْمُنْ الْمِنْ الْمُنْ الْمُنِيْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُ

تَحْتَّ الْسَّمَسَاتِ . سِيْرُ ٱلْسَمَسَاتِ .

نَبُكِءَةً أَزْهَا مِ

نَبْقَالُ مُدَاعَبَايِد اَثَالُ مُدَاعَبَايِد مُمُنَّلَكَاتُ بَيْنَ حَرِيرِ ٱلشِّنْدِيلِ . بَيْنَ حَرِيرِ ٱلشِّنْدِيلِ .



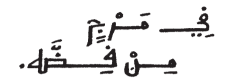
المالك الشمير

تَخْضُمُ الْدَبَا دِبُ المُعُتَّعِةَ وَالرُّمَيْكِ يَلِهُ يَتَّ عَنِي مَارِعٍ بَيْسَ مَارِعٍ عِنْيِ الْكَوَاكِبِ.

> يَنْسَكِبُ النُّهِيَ . فَهُنَّ الْأَزْمَالِي.

اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّ

يَنَــَذَكُّ لَا سَــِل وَ عَلَيْكُ لِلْأَسَــِل وَ عَلَيْكُ اللَّهِ يُجَانِّ لَكُـانَ آدَمُ عَلَى آدَمُ اللَّهُ يَجَانَ آدَمُ عَلَى آدَمُ اللَّهُ يَكِـانَ آدَمُ



يَنْهُ حِنْ الْسَفَرَاعِ مَا الْمَصَانِ الْسَفَرَاعِ مَا الْمَصَانِ الْسَفَرَاعِ مَا الْمَصَانِ الْمَصَانِ الْمُسَانِ اللّهُ ال

يَنْتَ شِيْرَ الرَّبِيعِ بَيْسَ مَعْدَيْكَ تُعَظِّرُلا التُويْجَاتُ الْسِرِّيَكِ . التُويْجَاتُ الْسِرِّيَكِ . فِي بِرْكَ دِ أَلْعَـنَا دِل تُــزُهِن عِنْـدَ قَدَمَيْـــمَا التاسَمِيـــــن. التاسَمِيـــــن.

مَثْمَلُ شَمْمِسَ إِوْيِكُمِّ يُدْمَمِ عَاطِكَ تَّ يُدْمَمِ عَاطِكَ تَّ كُلْبُ (مُعُنَّ مِدِ،

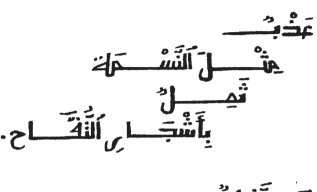
فِي وَ سَطِ اَلْيَعَا سِيب تَغَنِّيب اَلَجَا رَبِّذَ الْجَمِيلَا: الَجَارِيَّةَ الْجَمِيلَا:

يَرْتَعِسَ الْخُبْسِحُ

حَبُّ (هَلِدِ الْجَاعِيَ بَشْرَكُ ثَ خَلِيطًا مَعْجُهِ مَعْجُهِا مَعْجُلِمِ الْعَمِيكَ



اَفُنِدَ اللَّهُ فَالِبَ الْمُعْتَدِهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّه



عَنْ اللهِ ع مَا يَنْ اللهِ عَنْ ال

لِحَائِكِ الشَّمْسِينِ عَــــُّنَا لَـــهُن وَ (فَشْهِـــَ الخَفِيفِــ لِلْــــخَرَال.

تَــغُولُ

نِيسِمُ العَاشِةِ الْكَفَّامِ الْكَفَّامِ الْكَفَّامِ الْكَفَّامِ الْكَفَّامِ الْكَفَّامِ الْكَفَّامِ الْكَفَامِ الْكَفَامِ الْكَفَامِ الْكَفَامِ الْكَفَامِ الْكَفَامِ الْكَفَامِ الْكَفَامِ الْكَفْرَامِ الْمُعْرَامِ الْمُعْرِمِ الْمُعْرَامِ الْمُعْرَامِ الْمُعْرَامِ الْمُعْرَامِ الْمُعْرِمِ الْمُعْرَامِ الْمُعْرَامِ الْمُعْرَامِ الْمُعْرَامِ الْمُعْرِمِ الْمُعْرَامِ الْمُعْرَامِ الْمُعْرَامِ الْمُعْرَامِ الْمُعْرِمُ الْمُعْرَامِ الْمُعْرَامِ الْمُعْرَامِ الْمُعْرَامِ الْمُعْرِمِ الْمُعْرِمُ الْمُعْرَامِ الْمُعْرَامِ الْمُعْرَامِ الْمُعْرِمُ الْمُعْرَامِ الْمُعْرَامِ الْمُعْرِمُ الْمُعْرِمُ

بَيْسَ مَّــَدُّحِ النَّاعِمَاتِـــ تَـــُظُمَّرُ الجَارِيْتِ الرَّمَيْكِــــَّيْكِ . الجَارِيْتِ الرَّمَيْكِــــَّيْكِ .

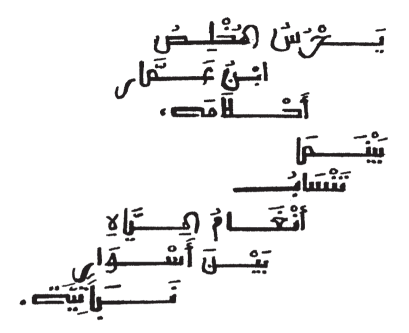
> نَرْكُسِصُ فَــهُ فَى نَرَاجِي لِا زُهَارٍ.

> > صُوْتِ عَمَّ



al system to Bindmar

### حــارس الحبـــــــ



الَّذِ الْغَيْبِيَةُ الْأَعْلِيَةِ الْخَالِيَةِ الْخَالِيَةِ الْعُلِيَةِ الْعُلِيَةِ الْعُلِيَةِ الْعُلِيَةِ ا

نَنْ مَنْ قَا الْعَرَادُ . أَدْ مَا إِلَ الْعَرَادِ . نَنْرُك السَّمَاءُ أَنْوَارَهَا نَنْسَالُهُ كَ نَهُ فَي قَالَمُ الْمَالَةِ اللّهِ الْمَالَةِ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ ال تَنْفُرُ ٱلْعَصَافِ بِيرُ أَلْقَ اللَّهِ وَمَ .

تَنْسُجُ ٱلْعَنَا كِبُ لِظَّمْتِ حَالَوَة ٌنَـــَا تِبَّت. بِسْتَالَ التَّفَيُلَاتِ

يَبِسُطُ الْيَ عَمَّلِ مِعْطَكَ أَلَّذَ عَبِيرِي لِيَّنِيرَ اللَّهِ مَمْ الْتَصَالَى . الْتَصَالَى .

يَبَــَــِــَّالُ شَكْتَامِـــــ(كَلكــــ بِمِــَّيَاعِ النَّدَّكِــــالِسِّرِيَّكِ.

> وَيُسَبِرُّحَ الشَّعَمَ الرَّطْبَ بِأَعْرَانُ الرَّينِ الرَّينِ الرَّينِ

# خِيْسَانِ مُنْسَكِبُ صَوْتِهُ مَا لَمُ الْمَالِيَ عَلَيْهُ الْمَالِيَ عَلَيْهُ الْمَالِيَ الْمِنْسُولَ عَلَيْهُ الْمَالِيَةُ الْمَالِيقُ الْمُلْمُ لِمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ لِمُلْمُ الْمُلْمُ لِمُلْمُ الْمُلْمُ لِمُلْمُ الْمُلْمُ لِمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ لِمُلْمُ الْمُلْمُ لِمُلْمُ الْمُلْمُ لِمُلْمُ لِمُلْمُ الْمُلْمُ لِمُلْمُ لِمُلْمُ لِلْمُلْمُ لِلْمُلْمُ لِمُلْمُ لِلْمُلْمُ لِمُلْمُ لِمُلْمُ لِمُلْمُ لِمُلْمُ لِلْمُلْمُ لِل

َبِعِيْةً اللهِ عَالَمُ اللهِ يَجَاءً اللهِ عَالَمُ اللهِ يَجَاءً اللهِ يَجَاءً اللهِ يَجَاءً اللهِ يَجَاءً ال

فِي حَيْسَمَاخِ لَأَبْرَاج بَــنْتَظِرُ مَهِكِ الْحَيْدَ ٱلـشَّرِي .

> تَحْتَ وِسَادَةُ الْعُشِيِ يَنْبُصُ فَلْبُ لَأَمْضَ .

سُةُ وظ النَّدَء فِي بِئْرِ الْهَ جُرُ فِي بِئْرِ الْهَ جُرُ

تَنَدَفُ فَيْ الْهَادِي الْسَكِيرِ مِسْجَهُ الْهَادِي الْسَكِيرِ مِنْ أَعْمَاقُ ٱلْدِجَارُةَ . مِنْ أَعْمَاقُ ٱلْدِجَارُةَ

اَلَتُ عَبِدِ الْبِنَّهُ سَجَ تُسَخَرُ بِسَسَّارِ لِا نُدَّسِ الذيبَ يَسَقَّا الذيبَ يَسَقَّا فِي كِنَا بِ السَّدِبِ

اَ مِسْكَاتِ أَى سِنْكَاتِ اَ مِسْكَاتِ الْعَمْ الْمُعَالِيِّ الْمُعَالِيِ الْمُعَالِيِّ الْمُعَالِي الْمُعَالِي الْمُعَالِي الْمُعَالِي الْمُعَالِي الْمُعَالِي الْمُعَالِي الْمُعَالِي الْمُعِلِي الْمُعَالِي الْمُعِلَّ الْمُعَالِي الْمُعَالِي الْمُعَالِي الْمُعَالِي الْمُعِلَّ الْمُعِلَّ الْمُعِلَّ الْمُعَالِي الْمُعِلَّ الْمُعَالِي الْمُعِلَّ الْمُعَالِي الْمُعَالِي الْمُعَالِي الْمُعَالِي الْمُعِلَّ الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعَالِي الْمُعَالِي الْمُعَلِي الْمُعِلَّ الْمُعَلِي الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعِلَّ الْمُعِلَّى الْمُعِلَّ الْمُعَلِي الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعَلِي الْمُعِلَى الْمُعَلِي الْمُعِلَى الْمُعْلِي الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمِعِلَى الْمُعِلَى الْمُعِلْمِ الْمُعِلَى الْم مَ أَنْدَدُهِ الْمَالِيَّةِ الْمَالِيِّةِ الْمَالِيِّةِ الْمَالِيِّةِ الْمَالِيِّةِ مَالِيَّةً مَالِيَّةً مَال مَيْثِ الزَّمَالِيَّةِ الْمَالِيَّةِ مَالِيَّةً مَالِيَّةً مَالِيَّةً مِنْ الْمَالِيِّةِ مِنْ الْمَالِيَةِ مَ

أَكَدُا يَقَدُونَ بِكَ الْأَسَدِ نُحَدُّ الرَّحَامُ وَالْمُدُونَا لَشَّمُ وَلَّا لَشَّمُ وَلَّا لَشَّمُ وَلَّ المتبد يعيش خارج الوطى منذ سنة 1973، أي بعد الإطاحة بنظام سالفادور اليندي، رئيس الشيلي السابق. يقيم حاليا بمدريد ، منذ أزيد من عشر سنوات، حيث كال يدير مركز سالفادور اليندي للحراسات والأبحاث بوصفه مدير للثقافة. يعمل حاليا بالسفارة الشيلية.

زار عدة أقطار بما في ذلك العربية. وحصل على جوائز كثيرة ، أولها سنة 1967، وآخرها سنة 1991.

للشاعر عجة أعمال شعرية ونثرية. نشرت معظمها خارج الشيلي؛ ماعدا دواناه الأولالي

#### المترجم

#### إفـــــا. ة

ولج الشاعر الشياي المغترب : سيرخيو ماثياس بدغوربيا Gorbea، جنوب الشياي 1938. كتب العجيد من الأعمال الإبحاعية المتميزة في مجالي الشعر والنثر (حواوين - حراسات - قصص...ا كال له حضور مسكول بالخصب في الكثير من المجالات الثقافية.

ابتجاء من سنة 1981 مسه سحر الشرق برموزه الحضارية والثقافية... فكتب مقالات حول الحضور العربي في أمريكا اللاتينية، كذلك قام بنشر حراسات حول بعض الشعرء العرب : البياتي جبرائ - المعتمد - ابن فزمائ... وحول الشعر العربي المعاصر، العراقي، ودفلسطين في الشعر العربي المعاصر، مساهمة في مد الجسور وتقريب المسافات بين الأدبين العربي والأمريكي الاتيني.

# السوداء، جمال خرز الكهرماق الأسود.

أحجارا كريمة ليرصع بها عقود قصائده. هذا العمل الشعري يؤاخيه مع شعراء الأنكلس الباحثين مثله على الكلمات الجواهر، شاي المعتمد، وابر عمارة مغنى الغلماق، وابن زيدوق مغني الحنين، إلى خرائب محينة الزهراء، المحينة الخليفية الحاملة اسم إمرأة. الشعراء الذي يشير إليهم سيرخيه ماثياس أسماء شخصية تكتسى استحضارا. بل تضرعاً للعفاريت العربية، كي تحملنا إلى الأندلس، فردوس الأحلام. غير أننا في ديوال مخطوطة الأجلام، نجد الكلمات الحلم. الأحجار الكريمة. استحضارية، إنها كلمات وضعها ماثياس بالعربية، كلمات جمعها خلال رحلته الطويلة إلى البلحاق العربية، كلمات ايونة - أبوقلموق - كتب الملاحم الكونها تشكل في اللغة العربية طرفا من استحضار الجن والعفاريت، لذا لإينبغم تفسيرها، لأة إبهامها يضفى على القصيحة جمال الأحجار تراكم غبار القروق على المخطوطات التي تروي حياته، تاريخه، وتحفظ قصائحه، فإق سحره أغرى المؤرخين والباحثين والأحباء حتى السياسيين بالإهتمام به لقد اتخذ منه "بلاس إنفانطي Blas بالإهتمام أبو القومية الأندلسية نموذجا للقضية الأندلسية.

اليوم لإنعجب من أن يقع سيرخيو ماثياس ضحية في إغواء المغرى الإشبيلي الكبير. عبر الزمن والنمط واللغة.

وإن لم نعرف أين، كيف ومتى ترك سيرخيو ماثياس نفسه ينبهر بالشعر الإسباني العربي من خلال المعتمد، فإن الشاعر الشيلي سوف يكشف لنا عن هذا الإغراء لم عن هذا السر ذات يوم. أعتقد أن هذا الإغراء لم يأت من عالم ملك اشبيلية المتوتر، بل من خلال الكلمة الشعرية. إن الشاعر الإنجيزي كما قلت في مناسبة سابقة، يبحث عن الكلمات كما لو كانت

عشق جمال الفتياح، جمال البساتين، القصور وسحر القصائد، ولع بالمعارك كمحارب شجاع، مثل معاصره "رودريغو دياث دي فيبار Rodrigo "El Cid " "Diaz de vivar حارب. إنتصر ثم انهزم في ساحة القتال ضد ملوك اندلسيس آخرين، ضد المسحيس ومع المرابطس الأفارقة الذبن سلبوه مملكته في آخر المطاف. كاف قاسيا فضأ، وفي الوقت ذاته، كافي كريما نبيلاً، أنهى حياته منفيا باتخمات، على بعد كلمترات قليلة من مراكش، أسير المابطين رفقة رميكيته الوفية وبعض بناته. هناک دفن بعیدا عن مدينته اشبيلية التي كاق شديد الحنس إليها.

لكن تناص هذه البيوغرافية الموجزة لإيسمح باستشاف ما هو هام جداً. كاق المعتمد شخصية عجيبة يستحوذ على قلوب المحيطين به حتى ولو كانوا يناصبونه العداء، حتى بعد مماته حين

في مشغل ملك قروسطي اشبيلي، صاحب ساحات نسيجها أشجار الياسمين، وآفاق أرابيسكية، سيد مشنقة وسكين، مسلم، وشاعر يكتب باللغة العربية. هل هذا التحام تناقضات يمكن صهرها في بوثقة الشعر أو الحب فقط.

المعتمد ساكر أحلام سيرخيو ماثياس، شخصية تاريخية وإى كانت حياته شبيهة، بحياة خيالية، ملك اشبيلية في القرى الحاجي عشر حقبة صعبة ككل حقب التاريخ، إنه شاعر ينحجر من أسرة كل أفرادها شعراء : ترعرع بين مواكب من الشعراء، في بلح من الشعراء "الأنجلس". عشق كثيرا، خاصة الرميكية، جارية جميلة من جواري "شلب" حيث الميكية، جارية جميلة من جواري "شلب" حيث رقى صحيق شبابه ابن عمار إلى منصب الوزير الأول، فير أى ابن عمار خيب أمل سيحه، لأى المعتمد يطالب بالإستسلام التام. استسلام معشوق لعاشقه، يطالب بالإستسلام التام. استسلام معشوق لعاشقه،

على هذه الصفحات نلقي شاعراً ينهل من شاعر آذر، غير أي هذا لإيعتبر غريبا أنداً، ذلك أيّ الشعر، يدين ذائما إلى شعر سابق بإنجاعه، إلى أي بصل إلى تمتمات إنساق ما قبل التاريخ الذي أراد أق يغني الواقع بواسطة اللغة إيداع الشعر لإيجاك شاعر بلإ ماض شعري، ربما، وحتى في هذه الحالة، إذ من الممكن أن يكون الإنسان قد سُرق منه سر الشعر كما سرق سر النار من الألهة. انطلاقا من بروميثيوس الشعر هذا. فإن كل الشعراء، يبحعون شعراً، لِأَيْ شعراء آخرين قد وجدوا وشعرا آخر قد كتب. قد يقول السميولوجيوي أي كل الشعر ىعتىر تناها.

التناص هو الشيء المجهش على هذه الصفحات، سيرخيو ماثياس شاعر شيلي، أنديزي، مولوك تحت أفاق رحبة، حالم بالحريات والثوارات. شاعر يبدع باللغة الإسبانية، مع ذلك فقد أوقد ناره الشعرية

## aş lamili

ماریا خیسوس روبیرا ماطا Maria jesus Rubiera Mata

> أستاذة محاضرة للأدب العربي

> > و مترجمة للمعتمد

